
 

 
ARQUITECTURA RELIGIOSA Y TECNOLOGÍA   

PATRIMONIO E IDENTIDAD CULTURAL DEL NOA  
Mirta Eufemia Sosa* - Rafael Francisco Mellace - Lucía Elizabeth Arias    
Carlos Eduardo Alderete - Stella Maris Latina - Irene Cecilia Ferreyra   

Centro Regional de Investigaciones de Arquitectura de Tierra Cruda (CRIATiC)  
Facultad de Arquitectura y Urbanismo � Universidad Nacional de Tucumán 

Av. Roca Nº 1900 - Tucumán - Tel. 0381-4364093 - int. 7912/19 
mirta_sosa@hotmail.com 

 
Palabras claves: identidad - comunidad - tecnología 

 
Resumen 
La presente trabajo forma parte de una de las líneas de investigación del proyecto de inves-
tigación PICT 13-14465 financiado por la Agencia Nacional de Promoción Científica y Tec-
nológica (ANCPCyT) y desarrollado en el Centro de Investigaciones de Arquitectura de Tie-
rra Cruda (CRIATiC). Se refiere al estudio de una tipología arquitectural característica del 
noroeste argentino (NOA), tanto por su expresión formal cuanto por su desarrollo tecnológi-
co: la Iglesia, importante hito representativo de la identidad cultural de la región. 
 
El NOA fue por varios siglos la entrada y el ámbito de influencia de las culturas andinas de 
Bolivia, Chile y Perú, manteniéndose hasta hoy como importante vía de intercambio cultural 
y económico entre estos países. Habitado antes de la llegada del inca y del español por cul-
turas agro-ceramistas, se destacó por el desarrollo que alcanzaron sus pueblos, sobre todo 
en los valles, en cuanto a la escala y forma de apropiación del territorio y a su organización 
social, constituyendo en la época, el área más poblada y de mayor desarrollo.  
 
Con el asentamiento de los españoles a partir de mediados del siglo XVI, se produce impor-
tantes cambios en los pueblos nativos y la vida de sus habitantes, que se patentizaron en su 
organización política y social, en sus actividades económicas y productivas, y en sus expre-
siones culturales. Y si bien, los edificios públicos construidos en las primeras épocas de la 
colonización no fueron concebidos por la comunidad, fueron apropiados por sus habitantes a 
través del tiempo. La fusión de los modelos arquitectónicos europeos -introducidos por los 
nuevos habitantes a la región-, de materiales locales -tierra, madera, piedra- y de la cultura 
constructiva indígena, marcó el carácter y la expresión particular de las iglesias y capillas de 
la región.  
 
Introducción 
El área de estudio comprende el territorio de las provincias de Jujuy, Salta y Tucumán. 
Geomorfológicamente, la región asciende de sudeste a noroeste de 200 msnm a 4.000 
msnm, con una altiplanicie -puna- que se caracteriza por cordones montañosos de hasta 
6.000 msnm, con volcanes, lagunas y salares entre los que se extienden amplios valles que 
descienden hacia el este y el sur, conectados a través de quebradas. En este impactante 
paisaje árido, agreste, se asentaron y se diseminaron las culturas agro ceramistas  durante 
algo más de 1.700 años, hasta la llegada del inca en el  año 1.484 y del español 100 años 
más tarde. Las más desarrolladas fueron, en el Período Formativo (años 600 aC a 950 dC), 
las culturas Tafí, Candelaria, Condorhuasi, Alamito, de la Ciénaga, Pozuelos, Chavi y en el 
período de Desarrollo Regionales (años 950 a 1.480), la cultura Aguada, Belén y Santa Ma-
ría.   
 
Desde el siglo XVII, con la conquista y colonización española y a resultas de la organización 
económica-social impuesta, se establecieron en el territorio poblaciones en puntos estratégi-
cos formados a partir de las encomiendas, misiones, reducciones, mitas o cercanos a las 
haciendas, sea en nuevos emplazamientos o entre núcleos indígenas preexistentes.  
 
 

id14164046 pdfMachine by Broadgun Software  - a great PDF writer!  - a great PDF creator! - http://www.pdfmachine.com  http://www.broadgun.com 

mailto:mirta_sosa@hotmail.com


 

En las primeras épocas de la colonización fue más frecuente la comunicación por el �camino 
del inca�, de allí que las iglesias más antiguas se emplazaron en la puna (Coranzuli, Sus-
ques, Cochinoca, Rinconada, Casabindo, Yavi, Santa Victoria, Iruya) y en los Valles Calcha-
quíes (Cachi, Seclantas, Molinos) para surgir luego en la quebrada de Humahuaca (Tilcara, 
Pumamarca, Huacalera, Humahuaca, Uquia) donde, una vez afianzado el dominio español, 
comienzan a adquirir importancia como vía de comunicación y de intercambio comercial en-
tre el Alto Perú y el Río de la Plata, propiciando el crecimiento y desarrollo de las poblacio-
nes ubicadas en el circuito, en detrimento de la puna en el oeste.  
 
A partir de fines del siglo XIX, con los cambios que se producen en la economía del país, las 
áreas rurales de la región se transforman en mercados periféricos de la producción nacional. 
Los pueblos se mantienen alejados de las influencias de la modernidad y el progreso, situa-
ción que les permitió conservar casi íntegramente sus caracteres originales: paisaje natural 
y modos de vida de sus habitantes, favoreciendo entre otras cosas, la conservación del esti-
lo arquitectónico y técnicas constructivas tradicionales. 
 
En el NOA, las iglesias y la vivienda como unidad de residencia y producción, expresan  su 
propia identidad cultural y la historia de la región, sobre todo en las áreas rurales, donde se 
destacan como principales referentes de la arquitectura, en las que la tecnología de cons-
trucción con tierra está siempre presente. 
 
La Arquitectura  
Los ejemplos de arquitectura no espontánea más antiguos (siglos XVII  y XVIII) que perdu-
ran a la fecha, son las iglesias. Anterior a este tiempo subsisten solo vestigios y ruinas de 
construcciones de piedra de carácter doméstico, correspondientes a las culturas nativas. 
(Quilmes, Tolombón, Tastil, Incahuasi, Tilcara, entre los más conocidos)  
 
Sea cual fuere el carácter o el sitio de emplazamiento, la iglesia, símbolo de la acción evan-
gelizadora española, se constituye en el principal punto de encuentro y lugar de las activida-
des sociales y religiosas del pueblo, destacándose como un hecho arquitectónico y tecnoló-
gico de importancia no sólo por su valor histórico y estético, sino también por su valor social. 
De paredes gruesas, poca altura y tejado plano, con espacios-atrios y formas simples, esta 
arquitectura está íntimamente vinculada, por una parte, a la sencillez de la técnica de cons-
trucción con tierra y, por otra, al sentir popular de las comunidades locales. 
La expresión arquitectónica que se dio en la región, como en toda América de habla caste-
llana, tuvo su origen en las manifestaciones predominantes en España. Los elementos tipo-
lógicos: nave única, torre-campanario, molduras en torres, pórticos y galerías cubiertas;  
pilastras, frontispicios triangulares y arcos cobijos, fueron los más utilizados. El paisaje natu-
ral, los materiales disponibles en el medio y el trasplante de modelos arquitectónicos euro-
peos, que constructores y religiosos trasladaron de sus lugares de origen y la expresión tec-
nológica y cultural de la mano de obra nativa, fueron los componentes que definieron la ar-
quitectura de las iglesias y de las viviendas. 
 
La iglesia se compone de un conjunto de volúmenes puros y fachadas simples, con predo-
minio de la horizontal apenas interrumpida por la vertical de las torres; con preponderancia 
de llenos sobre vacíos y superficies con poca ornamentación. El edificio se caracteriza por 
su unidad y simetría. 
 
La iglesia y su espacio público-social.   
La iglesia fue el principal edificio público que se levantó en la generación de un asentamien-
to �misiones y reducciones-. Lo mismo sucedió en los pueblos que surgieron a partir de una 
encomienda y más tarde de una hacienda: junto con la residencia, se levantó la capilla y al 
crecer el asentamiento alrededor de ésta y del espacio-plaza, la constituyó en el centro y 
lugar de encuentro social y religioso de la comunidad.  
 



 

Su escala y desarrollo funcional está en relación con la del poblado, y su emplazamiento 
generalmente centrado en el terreno y con un espacio que la rodea �el atrio-, su volumetría, 
la altura de su o sus torres-campanarios y a veces el color de sus muros, marcan la monu-
mentalidad del edificio destacándose sobre la silueta del pueblo. Ejemplos de ellos son las 
iglesias de la Asunción en Casabindo (Figura1) y de Iruya, en la puna, y de San Carlos Bo-
rromeo en el valle (su escala no guarda relación con el poblado que al momento de su cons-
trucción, el pueblo era el más importante del valle) 
 
 
 
 
  
( 
 
 
 
 
 
(Fig. 2) -  Pueblo de Casabindo             
 
Las manifestaciones religiosas se desarrollan en un espacio cerrado -el edificio- y otro abier-
to -el atrio- que, como prolongación espacial funcional de las actividades litúrgicas es delimi-
tado por un muro bajo y vinculado a la calle y a la plaza por un arco que enmarca el acceso. 
La plaza pública al frente de la iglesia, enfatizando el carácter comunitario, se ubica sobre 
un eje imaginario que atraviesa la portada de acceso al atrio y la puerta de entrada a la nave 
que remata en el retablo. 
 
La forma de vida de los pueblos nativos resalta la importancia de este espacio exterior; así 
como en sus viviendas el patio al aire libre es el lugar donde realizan sus actividades y  don-
de entierran a sus muertos, el atrio es el lugar donde se reúne el pueblo con un sentido reli-
gioso y comunitario. Este concepto es claro en algunos poblados de la puna, en donde la 
plaza pública integrada a la vida de la iglesia presenta las capillas posas, una en cada ángu-
lo del espacio cercado y en el centro la capilla miserere. Ejemplo: la iglesia Nuestra Señora 
de Belén de Susques y de la Asunción en Casabindo.   
 
 
La tipología Arquitectónica 
La iglesia responde a una tipología arquitectónica 
simple y directa a la función a cumplir. Formalmen-
te, está constituida por volúmenes de distintos 
tamaños y proporciones. El principal es el de la 
nave, al que se adosan la o las torres campanarios 
y ocasionalmente, según la envergadura del edifi-
cio, otros volúmenes más pequeños que corres-
ponden a sacristía, capillas laterales y baptisterio. 
Las fachadas son lisas y revocadas; sólo en la 
torre campanario que remata en cúpulas o cas-
quetes cónicos, es donde se pueden observar 
molduras y cierta ornamentación. Las aberturas 
son mínimas y de reducidas dimensiones, en con-
traste con la puerta con marco y dintel importante 
y la ventana del coro sobre la fachada principal.                      
                                                                                                                           

(Fig. 2) Iglesia de Huacalera 
 
 

 



 

Es frecuente en las iglesias de todo el NOA, que el techo de la nave avance sobre el plano 
de la fachada flanqueada por una o dos torres, conformando de esta manera el espacio 
atrio-nicho, sea enmarcado por el techo a dos aguas como por ejemplo en las Iglesias de 
Huacalera y de Tumbaya (en la quebrada), La de Tafna en la puna, la capilla de la misión 
Jesuita de la Banda (TafÍ del Valle), la de Nuestra Señora de la Candelaria (Chicligasta), en 
Tucumán o por un gran arco cobijo que define un pórtico de cierta monumentalidad como en 
las iglesias de San Carlos Borromeo, de San Pedro  Nolasco y Molinos en los Valles Cal-
chaquíes y de la Asunción, Casabindo, en la Puna. El coro en el entrepiso define la escala 
del acceso a la nave.  
 
En esta tipología de nave única rectangular que se articula en el extremo con el presbiterio, 
con torres-campanarios y estructura de artesa para el techo de la nave, se reconocen mode-
los arquitectónicos mudéjares que son comunes en las iglesias de Bolivia y Perú. 
La organización espacial-funcional es muy clara, el espacio interior principal es la nave   
(rectangular con predominio del largo sobre el ancho). En general, las dimensiones ancho y 
alto son prácticamente iguales, es en el largo donde varía. Este espacio, que se destaca por 
la simpleza y la continuidad de las superficies a veces cortada por el ritmo de las pilastras, 
remata al fondo en el presbiterio con el altar y el retablo, resultando por sus características 
formales y pictóricas en el principal foco de atención. Su construcción se resuelve con una 
mampostería de adobes o ladrillo cerámico revocada y pintada con nichos e imágenes o con 
pilastras e imágenes, relieves, pinturas, o tallado y trabajo de madera a la hoja de oro. 
 
El otro componente en donde se plasma la expresión artística es el púlpito,  también tallado 
y con decoración policromada. Los ejemplos más destacados se encuentran en las iglesias 
de Yavi y de Uquia, en la cual se aprecian los �Ángeles Arcabuceros�, nueve reliquias de la 
pintura cuzqueña.  
 
La Tecnología 
Como en toda América, el barro y la piedra fueron los materiales autóctonos utilizados para 
la construcción de muros y la madera y caña para los techos. Disponibles en el sitio, dieron 
la respuesta tecnológica y formal a las exigencias del medio: sol, amplitud térmica, vientos y 
acción del sismo; el resultado fue esta arquitectura de muros anchos, de baja altura y techos 
planos, cuya simplicidad y pureza volumétrica derivan de la sencillez y capacidad de la téc-
nica constructiva nativa y popular, saber constructivo que definió la calidad y cualidad de la 
arquitectura popular, tradicional del Noroeste argentino. 
 
Los muros 
El sistema constructivo de mampostería de adobe y junta de barro fue utilizado en la cons-
trucción de los muros y en las cúpulas de las torres -a la manera de hiladas avanzadas- 
Los muros, con cimientos de piedras y de gruesos espesores �entre 0,60 y 1,40.- cumplen 
la función de cerramiento y de soporte del techo y sólo son perforados por aberturas de re-
ducidas dimensiones que responden adecuadamente tanto a exigencias constructivas-
estructurales como ambientales.  
Las dimensiones del adobe dependiendo de la zona, varían entre 0,32 a 0,40 de largo, 0,20 
a 0,25, de ancho y 0.08 a 0,12m de alto; comparativamente, sea por sus dimensiones o por 
la composición de la tierra utilizada (con grava) son más pesados los de la puna que los uti-
lizados en los valles.  Los muros sin sobrecimiento de piedra (el adobe se encuentra a nivel 
del suelo), evidencian como una constante, el deterioro en su parte inferior que, en algunas 
iglesias se trata de evitar con una banqueta (zócalo) perimetral. 
El espacio de la nave, casi en penumbra, es iluminado solo por la luz que penetra a través 
de la puerta de acceso y de pequeñas abertura en los muros laterales y del coro. Los vanos 
de las pequeñas ventanas, 0,50m a 0,70m, rectangulares o cuadrados se resuelven con 
dinteles de maderas, o con arco de medio punto, solución más utilizada en las torres-
campanarios. Las grandes aberturas de los atrios de acceso se logran mediante arcos cobi-
jos que transmiten sus empujes a las torres.  



 

 
La superficie exterior e interior están  revocadas con morteros de barro o de cal y pintadas a 
la cal (o con látex en la actualidad) blanca o colores claros que acentúan la volumetría del 
conjunto diferenciándolo del resto de las construcciones del poblado, sobre todo de la puna 
en donde la iglesia prácticamente es el único edificio revocado. (Figura 3) 
 
Los techos 
Los techos, en la mayoría de las iglesias son planos, con pendiente, resueltos con el modelo 
de artesa invertida, consiste en una estructura triangular formada por dos vigas (rollizos o 
troncos desbastados) vinculadas por una horizontal ubicada más arriba de la base. La ma-
dera se utilizó tanto en la estructura de techos como de los entrepisos del coro; la disponibi-
lidad en cuanto a la dimensión (largo) de la pieza definió el ancho de la nave.  
Otro sistema estructural de techo utilizado fue el de bóvedas y cúpulas. En los valles, la igle-
sia de San Carlos, único ejemplo con crucero, presenta una cúpula de 7,30 m de diámetro y 
bóvedas de cañón corrido en las capillas; la que originalmente tuvo en la nave -afectada por 
un sismo- fue reemplazada  por una cabriada a dos aguas de 7,30 m de longitud y 2,60m de 
altura separadas cada 2,30m, formada por dos pares de madera y tensor metálico. En la 
iglesia de San José de Cachi, una bóveda de cañón corrido con arcos realizados con ado-
bes cada 1,90m cubre la nave. Un mismo tipo de resolución se observa en la iglesia de Ca-
sabindo, donde bóvedas de cañón corrido de piedra cubren la nave, las capillas, la sacristía 
y el baptisterio, y se prolonga sobre la fachada.  
En la mayoría de las iglesias, el cielorraso se materializa con madera  de cardón o cañizo 
(caña hueca de aproximadamente 3 a 4 cm.) que se apoyan en correas dispuestas cada 
0,80m. a 0,90m., fijadas con tientos o alambres y clavos. En Cachi, el cielorraso de cardón 
apoyado en los arcos queda a la vista; en Casabindo fue revocado y encalado. En la iglesia 
de la Rinconada, el cielorraso de madera de pino machihembrado reviste a la estructura del 
techo. 
El techo de las torres, de adobe o ladrillo cerámico, resuelto con cúpulas, o formas piramida-
les. Como, por ejemplo, en las iglesias de Huacalera y de Chiglicasta. 

  
                                       

Las especies de madera más utilizadas son el cardón, aliso, álamo y pino. El trabajo con la 
azuela y sobre todo del cardón se resalta el carácter popular y autóctono de esta técnica 
tradicional y regional.  
Para la cubierta, a igual que en las viviendas, se utilizó el material disponible en la región.  
 
En la puna fue primariamente la paja, material que se mantiene hoy en las iglesias de Sus-
ques (Fig. 4), y que fuera reemplazado por la teja cerámica colonial o chapa metálica en las 
iglesias de Yavi y de la Rinconada respectivamente.  
 
En la quebrada, la cubierta de torta de barro es la más utilizada, ejemplo de ello son las igle-
sias de Uquia, Pumamarca y de Huacalera (esta presenta hoy una capa de desgaste de 
suelo cemento). En las iglesias de Humahuaca y de Tilcara la cubierta es de teja cerámica a 

(Fig. 3)  Iglesia de Uquia                                             (Fig.4) Cubierta de paja, Iglesia de Susques   



 

igual que en la de Molinos y de San Carlos en los valles. En nuestra Señora del Carmen en 
Seclantás la teja fue reemplazada por la chapa metálica. En los pisos interiores se utiliza 
generalmente baldosa cerámica, y en los exteriores piedra laja o piedra bola. 
Desde su construcción, estos edificios so-
brevivieron a restauraciones y en algunos 
casos, reconstrucciones, necesarias luego 
de la acción de fenómenos naturales como 
el sismo,  pero sobre todo, por falta de con-
servación. Se repararon, demolieron y recu-
peraron partes o se incorporaron construc-
ciones nuevas al conjunto -fachadas y te-
cho- manteniendo su arquitectura en algu-
nos casos y modificando el estilo en otros 
como sucedió en las iglesia de Humahuaca 
y Tilcara en la quebrada, y Cachi en los va-
lles.                                        (Fig. 5)  Iglesia de Cachi 
 
Conclusión  
La iglesia fue el medio imprescindible para la acción evangelizadora de los misioneros y de 
los nuevos residentes de este territorio. Si bien fue una arquitectura destinada para el pue-
blo,  ejecutada con mano de obra y tecnología de la región, no fue precisamente la expre-
sión de la arquitectura del pueblo; es sólo en los espacios abiertos y en el tratamiento deco-
rativo del retablo y el púlpito en donde se resalta una manifestación del habitante nativo. La 
nave, torres, capillas, estructura de techo de tipo mudéjar, entre otros elementos, son com-
ponentes arquitectónicos que formaban parte de modelos estilísticos europeos que, con el 
correr del tiempo fueron asimilados y apropiados por la comunidad.  
Lo destacable, y original de esta arquitectura que se implanta en el paisaje del NOA, es re-
sultado de la conjunción de tipologías arquitectónicas foráneas y del modo de construir con 
un material predominante en el sitio. Las soluciones adoptadas para la materialización de los 
distintos elementos constructivos de la iglesia, en dispar escala según el momento histórico, 
se ajustan a las posibilidades que ofrecen las herramientas y materiales disponibles, princi-
palmente la tierra y la piedra y, en menor medida, la madera.  
 
El reconocimiento y la valoración de este bien cultural -patrimonio arquitectónico y tecnológi-
co- como su necesaria protección y conservación, debe abordarse tanto a escala local como 
regional, ya que no solo se trata de un edificio aislado que se destaca por su valor histórico y 
arquitectónico, sino que está íntimamente vinculado al sitio; es el pueblo con su edificio em-
blemático; los pueblos con sus iglesias vinculados por sus tradiciones, su cultura y modos 
de construir, sentir y vivir.   
 
Se trata además, de revalorar la naturaleza y la impronta que el hombre dejó en ella, como 
un factor importante para promover el turismo y el desarrollo sostenible de la región. Desa-
rrollo, que involucra el respeto del patrimonio material e inmaterial, vinculado a la valoración 
de las necesidades económicas y sociales de las comunidades.  
 
Bibliografía 
* SOSA, M. La Arquitectura de tierra en el Noroeste argentino. Tesis de Grado DPEA Architecture en Terre, Parte 

I. 2001. 
*MELLACE, R. SOSA, M. LATINA, S.M. Arquitectura de Tierra Cruda. Iglesias y Capillas de Valles y Quebrada 

del NOA. Tucumán: Facultad de Arquitectura y Urbanismo-UNT. 1988 
*RAFFINO, Rodolfo. Poblaciones Indígenas en la Argentina. Urbanismo y Proceso social-precolombino. Tipográ-

fica Editora Argentina. Bs. As 1988 
*GISBERT, Teresa-DE MESA José. Arquitectura Andina: Historia y Análisis.Colección Arranz y Vela. La Paz, 

Bolivia. 1985. Pág.126 
*NICOLINI, Alberto. Arquitectura en el valles del Río Grande de Jujuy. S.A. Arquitectura colonial argentina.  Bue-

nos Aires: Ediciones Summa S.A. 1987. 80-83 
*NICOLINI, Alberto. Jujuy y la Quebrada de Humahuaca. Estudio de Arte Argentino. Buenos Aires: Edición Aca-



 

demia Nacional de Bellas Arte. 1981 
*ASENCIO, M. Pueblos de encomiendas en la Puna Jujeña: Casabindo y Cochinoca. Eds Arquitectura colonial 

argentina. Buenos Aires: Ediciones Summa S.A, 1987, 76-79 
*CANALS FRAU, Salvador. Las poblaciones indígenas de la Argentina. Su origen, su pasado, presente. Editorial 

Sudamericana. Bs. As. 1953. 
*NICOLINI, Alberto. El patrimonio arquitectónico de los argentinos 1 Noroeste, salta y Jujuy. Sociedad Central de 

Arquitectos 
 
 
. 


