& TERRA

i

et

SIACOWNR Pars £
Tierra y Agua Selva y Ciudad CEDES /Nabitat 2
24 a| 28 de octubre de 2016 FADA | LKA

EL BAHAREQUE EN LA ARQUITECTURA PREHISPANICA
COLOMBIANA

Cecilia Lopez Pérez

Pontificia Universidad Javeriana, Colombia, lopez.c@javeriana.edu.co

Palabras clave: comunidades indigenas, aldeas, agricultura, sistema constructivo.

Resumen

Actualmente, son pocos los vestigios que existen sobre el desarrollo de la vivienda prehispanica en
nuestro territorio; ya que por ser realizados en materiales perecederos se ha perdido su conformacién
inicial; sin embargo, para su conocimiento se cuenta con varias fuentes: relatos de cronistas,
grabados de expediciones, representaciones en ceramicas, piedras y exploraciones arqueoldgicas
que permiten realizar reconstrucciones aproximadas de estos asentamientos. Los estudios muestran
que las viviendas eran de plantas circulares u ovaladas, no claramente delimitadas sino irregulares y
asimétricas. Para el indigena representaba mas que un lugar construido, era el oasis en medio de la
selva, el contraste entre lo natural y lo elaborado por el hombre. Asimismo, toda su vida emocional se
encontraba relacionada a la vivienda. Durante este periodo, la técnica de construccion en tierra
utilizada por los indigenas fue la del bahareque, en nuestro territorio no se han encontrado evidencias
del uso de otros sistemas constructivos en tierra. En el presente articulo se muestran estos
desarrollos y los diferentes términos empleados para identificarlos.

1 INTRODUCCION

A nivel tedrico el estudio de las construcciones indigenas, inicialmente fue abordado por
arqueologos y antropodlogos; sin embargo, en el ultimo siglo se han incorporado a estos
analisis los arquitectos con distintos planteamientos que incluyen las formas de implantarse
en un territorio, habitar y el conocimiento de las técnicas y materiales utilizados.

Sobre el territorio, como lo afirma Unwin (1997), el desarrollo de estos lugares primitivos y
las viviendas se realizaban bajo principios fundamentales de la vida como mantenerse,
resguardarse de los cambios climaticos, el desplazamiento de un lugar a otro, adquirir y
conservar los alimentos y el agua, rendir culto y cumplir con los ritos, comerciar bienes y
servicios, y la generacion de relaciones sociales. Este estudio incluye la topografia, el clima
y las relaciones con otras comunidades que jerarquizan un territorio.

Sobre el habitar, Norberg Shulz (1975) afirma que habitar implica establecer una relacién
significativa entre el ser y un entorno especifico; entretanto, Saldarriaga Roa (1992)
menciona que el habitar lleva consigo una connotacion espacial, la cual es entonces el
campo de exploracion, el territorio en el cual se descifra aquello que para el habitante es
cotidiano y para el estudioso es enigmatico, la dimension cultural del habitat. Esta dimension
cultural, para el caso indigena, ha sido orientada al estudio de la adaptacion que se hace
del medio natural, su entorno al servicio del habitat y la cultura que a partir de alli se genera;
la cual permite identificar patrones de asentamiento y las relaciones con el medio natural
que lo circunda. Unwin (1997) adiciona dos aspectos a los mencionados por Norberg Shulz
(1984), las necesidades o funciones de las personas que las habitan y lo requerimientos
pragmaticos, entendidos como el espacio necesario para desarrollar una actividad. Teniendo
siempre en cuenta como lo afirma Moreno (1989) que el asentamiento humano se produce
con el encuentro equilibrado entre el hombre y la naturaleza.

Sobre los materiales, su uso emerge bajo las reglas de un orden diferente, producto de la
relacion del ser humano con el medio. Sus formas, soluciones constructivas y significados
estan directamente relacionados con las necesidades practicas, de autogestioén y simbdlicas
de la cultura que la produjo. En cuanto a las técnicas, nacen de los conocimientos de un



Seminario Iberoamericano de Arquitectura y Construccién con Tierra 16° SIACOT

grupo social, heredado, de autoaprendizaje y experiencia de la misma comunidad, donde se
hace un uso intensivo de la mano de obra individual y colectiva (Oliver, 1997)

Es a partir de estas premisas que se realizé la presente aproximaciéon al analisis de la
vivienda indigena en Colombia y el uso del bahareque en sus construcciones.

2 LAS SOCIEDADES INDIGENAS

El actual territorio colombiano estuvo ocupado aproximadamente entre 5 y 8 millones de
indigenas, que ocupaban desde la Guajira hasta el Amazonas (Gémez Henao, 2010)
distinguiéndose cinco grandes familias: Los caribe (costa atlantica), los chibchas (zona
central andina), los chibchas con influencia caribe (costa atlantica), los tumaco (costa
pacifica) y los de tierradentro (zona sur andina). En la zona de la amazonia se han
identificado cerca de 17 grupos poblacionales mas pequefios y en la costa pacifica otros
cinco (Arango Bueno, 1953) (Figura 1).

Q ‘BOBOTA,D.C

Figura 1. Comunidades indigenas en Colombia
Fuente: Autora basado en Arango Bueno (1953)

Estas familias indigenas no habian desarrollado un sistema de escritura, no conocian el uso
del hierro aunque trabajaban el oro y algunas aleaciones con cobre, no conocian la
ganaderia, ni la rueda, ni el ladrillo. Sus asentamientos se desarrollaban en todo tipo de
climas desde los frios-secos hasta los calidos-humedos, con topografias planas hasta
pendientes de mas de 30 grados de inclinacion.

Vivian de forma armonica con la naturaleza, como lo mencionan los relatos de cronistas del
siglo XVI y datos de archivo del periodo colonial; asimismo, evidencian el conocimiento de
los indigenas de la agricultura rotativa, policultivos, conduccion de agua por canales y
acequias; asi como, cultivos con el sistema de terrazas (Rodriguez, 1988).

Su economia estaba basada en la produccién agricola de productos como la yuca (casabe),
maiz, papa, frijol, iame, algodén, ahuyama, cacao y otros de explotacion o producciéon como
mantas, esmeraldas, oro, piezas de ceramica y orfebreria. Como complemento eran
cazadores, pescadores y comerciantes que practicaban el politeismo y eran feroces
guerreros que luchaban por el control del territorio.

A partir de los excedentes de produccion se generd el comercio interregional; por lo que en
puntos centrales de los antiplanos funcionaban mercados y ferias donde se llevaban a cabo
el intercambio de productos como Tunja, Funza, Turmequé, Zipaquira y Pasca (Gémez
Henao, 2010)

Las comunidades indigenas se encontraban organizadas de forma jerarquica, donde cada
grupo era gobernado por un cacique o jefe, quien debia realizar una demostracién de valor,
con el cual ganaba el aprecio y obediencia de sus subditos; siendo casi siempre, elegido el
mejor formado y fuerte. El cacique dirigia las actividades de trabajo, el intercambio de
articulos, las migraciones y las relaciones con los jefes de otros asentamientos (Ochoa



Seminario Iberoamericano de Arquitectura y Construccién con Tierra 16° SIACOT

Sierra, 1945). Alrededor de esta jefatura se encontraban las familias de alto rango que
realizaban el control social, econémico y religioso.

En la cultura Muisca, zona central andina, el cultivo era individual, pero algunas actividades
se desarrollaban de forma colectiva como la caza y el trabajo de ayuda mutua entre familias
o cumpliendo con las obligaciones con el cacique. Los caciques recibian mantas, sal, oro,
maiz, animales, aves y plumas consideradas valiosas para sus atuendos ceremoniales.
(Gémez Henao, 2010)

Dependiendo de la cultura tenian una cosmogonia particular. Para el caso de los Muiscas,
se dividia en cuatro partes horizontales sobre la tierra: Sol, oscuridad, lluvia y fuego; a estos
se sumaba, el inframundo. En la cultura Kogui, también se divide el mundo en cuatro partes
mas siete puntos de referencia: norte, sur, este, oeste, cenit, nadir y centro. Asociados a los
puntos cardinales se encontraban personajes mitolégicos, plantas animales, etc. A partir de
estos conceptos se organizaba el espacio tanto en templos como viviendas (Duque Canas,
Salazar Gomez, Castario Alzate, 2010).

3 LAS ALDEAS

Desde mediados del siglo XX la antropologia colombiana ha reportado para distintas areas
de nuestro territorio unas caracteristicas comunes en los asentamientos indigenas.

Generalmente, los asentamientos estaban formados por los campos de cultivo, los caminos,
las tumbas y las edificaciones. Las poblaciones, aldeas o nucleos eran pequefios, dispersos,
localizados en las laderas de las montafas o colocados sobre monticulos artificiales o
“tolas”, como lugares de habitacion; los cuales, se ubicaban cerca de fuentes de agua como
rios, arroyos o quebradas (Chavez Mendoza, 1985).Las poblaciones tenian desde seis
hasta ochenta bohios sin orden aparente, cercanos unos de los otros, separados por
canales de drenaje agricola (Alarcon, 1995).

Los monticulos les permitian mayor visibilidad (Rodriguez, 1988); asi como, la proteccion de
inundaciones. En los lugares donde se presentaban desbordamientos frecuentes como la
Costa pacifica y la depresion momposina se realizaban construcciones palafiticas.

Entretanto, los hallazgos arqueoldégicos muestran que la cultura Tairona, de la Familia
Caribe, llegdé a desarrollar un incipiente desarrollo urbano con avances en obras publicas
con sistemas de desaglie, terrazas de cultivos y publicas; asi como caminos enlozados.

En cuanto a las zonas de cultivos, la agricultura tuvo distintos periodos de desarrollo, desde
los recolectores, que solo tomaban los frutos que daba el entorno; hasta comunidades como
los Chibcha, Zenu, Taironas y Guanes que emplearon técnicas mas avanzadas de
produccién. A estas comunidades la agricultura les permitié la ocupacion de zonas antes
inhabitables y mayor independencia del entorno.

Para el caso de los Zenu, ésta forma particular de agricultura fue descubierta en 1964 por
James Parsons a lo largo del rio San Jorge (Valdez, 2006). El area de mas de 500.000
hectareas se encuentra surcada por acequias, diques, canales y surcos paralelos e
inundables. Su extensa red de canales artificiales entre los rios San Jorge, Sinu, Cauca y
Magdalena, permitié controlar las inundaciones en las llanuras del Caribe colombiano
(Lemos, 2012) (Figura 2).

El sistema estaba formado por acequias de aproximadamente 1 m de ancho y una
profundidad entre 1 m y 1,50 m, entre cada uno de estos surcos quedaba el camellén que
podia tener un ancho hasta de 2 m. Los Zenues tenian distintos tipos de canales:
perpendiculares al rio y ajedrezados (uno frente al otro). Los perpendiculares al rio eran
usados para desalojar la mayor cantidad de agua del rio, controlando su fuerza y areas de
inundacion; los ajedrezados servian para captar agua en las épocas de sequia,
manteniendo la agricultura y la vegetacion natural (Figura 2).

El sistema de cultivos tenia también fines ambientales. El primero, era la generacion de un
microclima entre las acequias y el camellon que controlaban el flujo fuerte de viento;



Seminario Iberoamericano de Arquitectura y Construccién con Tierra 16° SIACOT

adicionalmente, el agua retenida captaba energia solar generando un efecto regulador de
temperatura en las noches. El segundo, era una mejora en los suelos de cultivo, ya que las
aguas de los rios y de escorrentia contenian materia organica, sales, arcillas y humus que
contribuian a abonar de forma natural los suelos. El tercero, era la retencion adecuada de
agua que ascendia por capilaridad a las raices de la planta garantizando una buena
produccion (Figura 2).

AUSEMNCIA DE LLUVIAS

PRESENCIA DE LLUVIAS

Heladas

Turbulencia de
/ microcorrientes
de aire

Liberacion e
irradiacion
termica

Drenaje

Alimentacion hidrica

Figura 2. Caracteristicas de los campos de cultivo
Fuente: Autora basado en (Valdez, 2006)

Estos canales no solo servian para la agricultura sino como criaderos de peces; controlar la
velocidad del agua y la escorrentia con lo que se prevenia la erosion y se aprovechaba el
exceso de agua (Valdez, 2006).

Ademas de los campos de cultivo, construian los jaguey (los cuales aun se preservan en la
costa norte colombiana), estos eran pequefos embalses donde se recogia agua dulce. Para
su localizacion, se buscaban las depresiones naturales en donde en épocas de lluvia se
aposara el agua; luego, se ampliaba el lugar formando un pequefo embalse. A su alrededor
se sembraban arboles, arbustos y plantas rastreras que ayudaran a mantener sus paredes,
protegiendo el agua del sol directo y su evaporacion (Valdez, 2006). Esta forma de cultivos
ha sido hallada en las otras culturas mencionadas.

Por otra parte, para generar circulacién a los sitios de cultivo y accesibilidad a las
edificaciones se construia una red de senderos, que servian, igualmente, para el
intercambio de productos basicos (Rodriguez, 1988). Los caminos eran empedrados
trazados sobre las crestas de las montafias alrededor de las viviendas y sobre tumbas de
entierros primarios (Alarcén, 1995). En el caso de los Muiscas, el comercio se hacia a través
de éstos caminos los cuales confluian al rio Magdalena, convirtiéndose en el eje comercial
de la nacion, el cual perdurd hasta el siglo XIX. A lo largo de esta ruta comercial, se
construian bohios que hacian las veces de posadas donde dormian y descansaban las
cargas los comerciantes (Gomez Henao, 2010).

Los Panches, de la familia Caribe, por su parte, usaban los caminos también como sistema
defensivo ya que se localizaban en las partes altas de las montafias de forma que fuera
dificil el acceso y de facil defensa. Solo se construia un camino estrecho y a su alrededor se
dejaban profundos hoyos que en el fondo tenian clavadas estacas, lo que les servia como
defensa de las tribus enemigas quienes caian alli y perecian heridos por las puntas afiladas
(Ochoa Sierra, 1945).



Seminario Iberoamericano de Arquitectura y Construccién con Tierra 16° SIACOT

En las aldeas, también habia tumbas de foso se encontraban alrededor de las viviendas,
con camara lateral en la que se depositaba una vasija grande de forma cilindrica con un
cuenco como tapa. En algunos casos estas tumbas se encontraban dentro de la vivienda
(Alarcon, 1995).

4 TIPOLOGIAS ARQUITECTONICAS

Generalmente, las aldeas estaban constituidas por cinco tipos de construcciones. La primera
y de mayor tamano, era la del jefe del grupo, la cual estaba casi siempre fortificada. La
segunda, de tamafio mas pequefio correspondia a la casa del chaman; quien era el dirigente
espiritual y médico del grupo (Arocha, Friedemann, 1982).

Le seguia la casa de trabajo, regularmente compartida por hombres, mujeres y nifios; en
donde las mujeres trabajaban la ceramica y realizaban las labores de hilado. Los hombres
tejian los chinchorros’ o hamacas con algodén o palma, fabricaban canastos, recipientes y
bandejas de esparto. También tejian redes de pescar, bolsas para cargar frutos y presas de
caza (Arocha, Friedemann, 1982)

En algunas culturas como la Paez, la casa de trabajo era una pequefia construcciéon donde
permanecian las menstruantes durante su periodo y se hallaba a distancia del caserio.
(Chavez Mendoza, 1985) En este lugar, la nifia puber permanecia aislada durante un mes,
con la cabeza cubierta y recibiendo instruccidn para ser esposa, madre y ama de casa.
Algunas tribus consideraban que las mujeres debian permanecer alli para protegerlas de los
espiritus canibales que durante este periodo las acechaban para engullirselas (Arocha,
Friedemann, 1982).

La cuarta, se encontraba en las tierras calidas llamada la casa “mosquitero”, la cual era una
construccion simple, rectangular con un techo de palma que llegaba hasta el piso, se
accedia a ella por el frente cubierto con hojas, igualmente de palma. El objeto de estas
construcciones era protegerse de los insectos y plagas en las épocas mas calurosas.
(Arocha, Friedemann, 1982)

Finalmente, se encontraban las viviendas conocidas como “bohios” o “malocas” que
abrigaban a una familia o una familia extendida, en la cual podia haber hasta veinte o treinta
personas (Chavez Mendoza, 1985). Los espafioles llamaron a estas construcciones
“caneyes” o “barbacoas”, incluyendo con esta denominacion a las construcciones palafiticas
sobre pilotes de madera (Patifio, 1992) Puede decirse, entonces, que para los indigenas
existian tres espacios en una comunidad: el privado (el bohio o maloca), el comunal (casas
de trabajo y espacios ceremoniales) y el publico, que son las areas de cultivo, caminos y
zonas de agua (rios, quebradas, arroyos, jaguey)

5 LA VIVIENDA

Actualmente, son pocos los vestigios que existen sobre el desarrollo de la vivienda
prehispanica en nuestro territorio; ya que por ser realizados en materiales perecederos se
ha perdido su conformacion inicial; sin embargo, para su conocimiento se cuenta con varias
fuentes: relatos de cronistas, grabados de expediciones, representaciones en ceramicas y
exploraciones arqueoldgicas que permiten realizar reconstrucciones aproximadas de estos
asentamientos.

Como se menciond, las viviendas eran unidades aisladas sobre monticulos, protegidas por
el follaje de los arboles y la topografia (Lemos, 2012). Espacialmente, eran edificaciones
donde se desarrollaban las actividades de dormir, cocinar y almacenar.

Los estudios muestran que las viviendas eran de plantas circulares o elipticas, no
claramente delimitadas sino irregulares y asimétricas. Sus diametros oscilaban entre 2,50 m
y 6,60 m. En las tierras bajas de Narifio (costa pacifica) se han encontrado viviendas de

! Tipo de tendido de algoddn que se colgaba a dos maderos o a los arboles para dormir.



Seminario Iberoamericano de Arquitectura y Construccién con Tierra 16° SIACOT

planta rectangular con techos de dos y cuatro aguas con techumbre alta y esquinas
levantadas como las encontradas en el oriente (Chavez Mendoza, 1985).

Para el caso de familias extendidas, se construia una maloca de mayor tamafio compuesta
por un recinto unico. En algunas culturas como los Tukano esta vivienda tenia forma
rectangular o cuadrada (Rodriguez Lamus, 1965).

Respecto a la zonificacion, dependia de la cultura y su cosmogonia, pero usualmente en la
zona central se encontraba el fogén; la zona social, alrededor de la anterior y la zona de
descanso envolviendo las anteriores. Las zonas de depdésito, se hallaban en una especie de
zarzo o en las paredes con estantes y horquetas para colgar cestos y mochilas donde
guardaban herramientas, armas y provisiones. (Chavez Mendoza, 1985). En la cultura Paez,
algunos agujeros internos en sus construcciones sugieren el uso de muebles fijos, como
tarimas, camas y estantes colocados sobre maderas enterrados (Chavez Mendoza, 1985)

Cuando no existia el zarzo los hombres guardaban entre las hojas del techo las lanzas de
madera, hueso o metal para cazar, junto con los estuches de bambu donde se guardaban
los pigmentos de decoracion facial, husos para hilar el algodén y peinillas de madera para
tejerlo; asi como, los cuencos y bandejas de madera o piedra para moler las semillas.
(Arocha, Friedemann, 1982)

En la parte exterior a la vivienda, se localizaban las otras actividades domésticas como la
molienda, tasajeo de pieles, preparacion de los animales cazados, areas de tejido y el
basurero que habitualmente estaba localizado hacia la pendiente del aterrazamiento
(Alarcon, 1995)

Para el caso de las malocas, la vivienda no solo servia para las actividades cotidianas, sino
ceremoniales y dependiendo si se era jefe, familiar o visitante era su ubicacién dentro del
espacio. Las reuniones familiares se hacian dentro de la maloca alrededor del fuego. Para el
indigena la maloca representaba mas que un lugar construido, era el oasis en medio de la
selva, el contraste entre lo natural y lo elaborado por el hombre. Asimismo, toda su vida
emocional se encontraba relacionada a la vivienda (Rodriguez Lamus, 1965).

6 EL BAHAREQUE EN LAS CONSTRUCCIONES INDIGENAS

Durante este periodo, la técnica de construccion en tierra utilizada por los indigenas fue la
del bahareque, en nuestro territorio no se han encontrado evidencias del uso de otros
sistemas constructivos en tierra.

En contraste con las casas de los caciques y principales, segun la relacién
anonima de 1560, los indios de Bogota “su vivienda es en unas casas de paja
pequefias, por causa del mucho frio que en la tierra hace y la falta de lefia...”. Las
paredes eran de cafa, palos y lodo “que llaman bahareque” (Patifio, 1990, p. 110 )

Algunos cronistas (Fray Pedro Simén, 1981) relatan que con este tipo de sistema
constructivo se edificaban no sélo viviendas sino edificaciones de caracter religioso. Se ha
encontrado evidencia de su empleo en la costa atlantica (llanuras de la costa, Cérdoba y
Valle del Magdalena), la costa pacifica (tierras altas de Narino) y la zona andina
(Cundinamarca y Boyaca). En los Llanos Orientales y en la Selva Amazénica esta tradicion
constructiva aun se conserva (Fonseca Martinez, 1992).

6.1 Sistema constructivo
a) Cimientos

Exploraciones arqueolégicas hechas en Atuncela en el Valle del Cauca, en la Costa pacifica,
han hallado apisonamientos en piedra que indican una adecuacion del terreno para evitar la
humedad del piso y como base para hincar los maderos de la estructura (Alarcén, 1995). Sin
embargo, son pocas las evidencias encontradas de una preparacion especial del terreno
mas alla de un aplanado en el cual se abrian hoyos para hincar los maderos que formaban
la estructura (Arango Bueno, 1953).



Seminario Iberoamericano de Arquitectura y Construccién con Tierra 16° SIACOT

b) Sobrecimiento

En culturas de la sierra nevada, en la costa norte, se encuentran sobrecimientos hechos en
piedra sobre los cuales se colocaba la estructura. En otras culturas se encuentra un
recuadro realizado en madera con una altura aproximada de 0,15 m, dentro del cual se
apisonaba la tierra y servia como base para la estructura (Figura 3-b)

c) Estructura

Regularmente, existian dos formas de realizar la estructura principal. La primera, era
enteramente formada por maderos que se hincaban uno al lado del otro formando una figura
circular o eliptica. La segunda, estaba formada por un cerco circular de horcones de madera
que se hincaban en el piso; sobre ellos, descansaban de forma horizontal las vigas en
madera, las que se amarraban con bejuco o fibras vegetales y servian de soporte a los
elementos que conformaban la cubierta. En las construcciones de mayor tamafo, se
colocaba un madero en la parte central que servia de mastil y soporte de la cubierta (Figura
3-b).

Para su construccion existian jerarquias; el indigena de mayor rango en el clan familiar era
quien izaba el mastil y quienes le seguian en rango debian colocar los maderos del cerco
circular; a partir de alli, quienes trabajaban en la minga se encargaban de colocar el resto de
entramado o cafiizo que le permitia dar consistencia a la estructura (Instituto Colombiano de
Cultura, 2014).

Para algunas etnias, como los Tukano la maloca tiene una representacién magica de
acuerdo a su cosmogonia, dandole importancia a la viga principal o mastil, determinando
que una debilidad de comportamiento del madero significa una catastrofe para la
comunidad. Igualmente, dentro de esta cultura, se instala la estructura formando triangulos
los cuales les sirven para colocar las hamacas. Esta reparticion del espacio no solo era una
tradicion sino tenia significados mitoldgicos. Igualmente, en esta cultura se trabajaba de
manera independiente la estructura de cubierta y sobrepuesta a ella la estructura de fachada
y barro (Rodriguez Lamus, 1965).

- 13

- ..J.

Figura 3 a) Imagen de una vivienda indigena actual b) Sistema constructivo en bahareque

d) Muros

Para la primera forma de construccién, en donde los troncos se colocaban uno al pie del
otro, se llenaban los espacios vacios con barro y mezclado con fibras vegetales. En el
segundo caso, una vez la estructura principal estaba bien hincada y amarrada se procedia a
colocar los maderos intermedios o estructura secundaria que formaba los muros. Esta se
formaba de dos maneras: una, colocando Uunicamente una estructura vertical o combinada
con una estructura horizontal. Para la estructura vertical, entre los maderos del cerco se
colocaban otros en forma diagonal, que servian de riostras. Sobre esta estructura se



Seminario Iberoamericano de Arquitectura y Construccién con Tierra 16° SIACOT

amarraban los elementos de madera o cafia en forma vertical hasta cerrar los espacios.
Luego se procedia a llenar con barro los espacios intermedios.

Cuando la estructura era combinada, una vez colocada la estructura principal, se hincaban
elementos de madera vertical mas delgados que se iban amarrando a la viga hasta cerrar el
espacio y dejar luces aproximadas de 0,20 a 0,30 m. A estos elementos se amarran
elementos horizontales a una distancia similar. Una vez este entramado se encontraba
terminado se procedia a llenar los espacios con cafias de maiz secas, cortezas de arboles,
cafias 0 maderas muy delgadas. Las uniones se hacian con bejuco (lazo vegetal) fique o
cuan trenzado (Figura 3-b).

Ambas formas de construccion se encuentran vigentes entre grupos indigenas Arawak y los
Kogui, en la costa caribe colombiana.

e) Puertas y ventanas

Las aberturas que se dejaban en los muros dependian especialmente del clima en el cual se
hallara implantada la edificacion. En climas calidos los bohios 0 malocas contaban con dos
accesos principales, uno dirigido hacia el oriente y otro hacia el occidente de manera que
tanto en la mafiana como en la tarde, entrara plenamente el sol e iluminara el fogdn.
Igualmente, estaban enfrentadas para formar un corredor y una corriente de aire continua
(Rodriguez Lamus, 1965). En las noche los accesos se cerraban con palmas, contra el frio y
los animales (Instituto Colombiano de Cultura, 2014).

En zonas mas frias, como las habitadas por los Muiscas, en el centro del pais, no existia
presencia de ventanas y solo se encontraba una abertura. No se tiene claridad, de cémo se
cerraba en las noches aunque se presume se realizaba con elementos vegetales o telas de
algoddn que formaban el equivalente a una puerta.

En la zona de la Amazonia, el sistema de tejidos de las fachadas estaba pensado para una
desaparicion lenta del humo, el cual permitia mantener el aire tibio en la parte superior de la
maloca, eliminando las plagas y mosquitos entre la cubierta vegetal; asi como, mantener el
ambiente templado para las noches frias (Rodriguez Lamus, 1965).

f) Cubierta

Para la cubierta se construia una estructura similar a la de un ramillete en madera, que
convergia en un punto. Sobre esta estructura se colocaba un cafiizo? de varas de cafiabrava
o chusque y sobre él hojas de palma que variaban dependiendo la region: palma amarga
(usada por los zenues) palma de vino, corozo y otras especies como bijao (Calathea lutea),
la iraca (paja toquilla), y la chonta (en la costa caribe, norte de la costa pacifica, zona norte
de la region andina y llanos orientales) y el pajon o paja (zona andina y sur de la costa
pacifica), como amarres empleaban los bejucos y majaguas (Mesa Sanchez, 1996).

g) Acabados

No existen evidencias de los acabados que estas construcciones tenian. Sin embargo, por
tradiciones que entre las etnias aln se conservan se puede decir que existian dos formas de
acabados. En la primera, la base del muro de bahareque se cubria con tejidos realizados
con palma o, como en el caso de los Tukano, usaban decoraciones hechas con tinta roja
vegetal a base de triangulos y figuras geométricas repetidas (Rodriguez Lamus, 1965).

h) Agua y saneamiento

Como se mencioné existian canales perimetrales a la vivienda de conduccién de aguas; no
obstante, en algunas regiones, especialmente en la region del Cauca, se han hallado
canales de desague internos. Esta era una zanja poco profunda que se encontraba desde el
exterior atravesando el recinto por su parte central y saliendo en el lado opuesto. La
arqueologia considera que los pobladores traian el agua a la casa por canales de guadua

2 Entendido el cafiizo como un tendido de cafias delgadas unidas por fibras vegetales



Seminario Iberoamericano de Arquitectura y Construccién con Tierra 16° SIACOT

cortada longitudinalmente. El agua se recogia para beber o cocinar y luego arrastraba los
desperdicios o basuras al exterior (Chavez Mendoza, 1985).

7 EL BAHAREQUE EN LAS COMUNIDADES INDIGENAS ACTUALES

Muchas de las formas constructivas y del conocimiento de la técnica se conservan vivas
entre las comunidades de las costas y la amazonia colombiana. Siendo usada aun por los
descendientes de estos grupos indigenas, y por los campesinos y labriegos que viven en
zonas apartadas del pais (Figura 3-a).

Sin embargo, la aculturacién ha hecho que se introduzcan algunos cambios que son
evidentes en las construcciones. El primero es el uso de los muros portantes. El segundo es
la aparicién de divisiones internas y espacios privados cambiando el concepto de espacio
polifuncional. El tercero es el surgimiento de la ventana, que cambia el concepto de
bioclimatica de la vivienda indigena. El cuarto, es el uso de cimentacion, basicamente
ciclopea, que antes no se conocia. Finalmente, el cambio del bahareque por el sistema de
BTC o el ladrillo cocido.

Estos factores, mas otros relacionados con temas de seguridad han hecho evidente la
necesidad de documentar, registrar y analizar las técnicas de bahareque que aun subsisten
en algunas comunidades indigenas y que la globalizacion puede hacer desaparecer.

8 CONCLUSION

Lo documentado hasta la actualidad sobre la arquitectura indigena colombiana muestra que
los poblamientos eran dispersos, cercanos a las fuentes de agua localizados en lugares
altos y estratégicos para control y vigilancia del territorio, con desarrollos de zonas de cultivo
y caminos que les permitian la vinculacién y el comercio con otras tribus. En las viviendas
predominaban las plantas circulares u ovaladas; las plantas rectangulares, estaban
destinadas a casas ceremoniales o viviendas para familias extendidas. El sistema
constructivo predominante era el bahareque, el cual tenia distintas formas de desarrollo
dependiendo del clima, vientos, topografia y la etnia que la edificaba. Para su construccion
se obtenian los materiales del entorno: suelos de tierra apisonada, estructura de madera,
paredes de bahareque y techos de palma o paja.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alarcon, J. (1995). Rescate arqueoldgico en el valle alto del rio Dagua. Boletin de Arqueologia, Afio
10. No. 1, 20-63.

Arango Bueno, T. (1953). Precolombia. Madrid: Sucesores de Rivadeneyra S.A.

Arocha, J.; Friedemann, N. S de. (1982). Herederos del jaguar y la anaconda. Caserios y gentes del
ayer. Bogota: Carlos Valencia Editores.

Chavez Mendoza, A. (1985). La vivienda en la zona caucana. Bogota: Ponencia presentada en el 45
Congreso Internacional de Americanistas.

Duque Canas, J. P.; Salazar Gomez, O.; Castano Alzate, G. E. (2010). Saminashi: arquitectura y
cosmogonia en la construcciéon Kogui. Bogota: Unibiblos.

Fonseca Martinez, L. Y. (1992). Arquitectura popular en Colombia: herencias y tradiciones. Bogota:
Ediciones Altamir.

Fray Pedro Simén (1981). Noticias historiales de las conquistas de tierra firme en las Indias
Occidentales. Bogota: Banco Popular.

Goémez Henao, R. (2010). Historia econémica prehispanica hasta 1500. Obtenido el 12 de Mayo de
2016, de Universidad de Antioquia. Curso de Economia Colombiana:
http://aprendeenlinea.udea.edu.co/Ims/moodle/mod/resource/view.php?inpopup=true&id=73042

Instituto Colombiano de Cultura. (2014). El bohio o casa comunal. Geografia humana de Colombia.
Tomo Il. Bogota: Editorial Instituto Colombiano de Cultura.



Seminario Iberoamericano de Arquitectura y Construccién con Tierra 16° SIACOT

Lemos, C. (22 de Marzo de 2012). Zenues los diestros del agua. Obtenido el 9 de Abril de 2016, de
Revista ambiental Catorce 6: https://www.catorce6.com/opinion/publicaciones/53-zen%C3%BAes-los-
diestros-del-agua

Mesa Sanchez, N. (1996). La arquitectura de las diversidades territoriales de Uraba. Bogota:
Universidad nacional de Colombia.

Moreno, A. (1989). Asentamientos apropiados. Memorias habitat popular y tecnologia. Bogota:
Seccion de publicaciones SENA- DIGENERAL.

Norberg Shulz, C. (1975). Nuevos caminos de la arquitectura: Existencia, espacio y
aruitectura.Barcelona: Editorial Blume, 73-82

Ochoa Sierra, B. (1945). Los panches,lecciones para primeros conocimientos. Boletin de Arqueologia.
Vol. 1, No. 4, 299-310.

Oliver, P. (1997). Enciclopedia de la arquitectura vernacula. Cambridge: Cambridge University.
Patifio, D. (1992). Sociedades Tumaco-La Tolita. Boletin de arqueologia, Afio 7, No. 1, 37-58.

Patifio, V. (1990). Historia de la cultura material en la américa equinoccial. Tomo 2. Bogota: Instituto
Caro y Cuervo.

Rodriguez Lamus, L. (1965). Arquitectura indigena: los tukano. Revista escala, 1-23.

Rodriguez, C. (1988). Agricultores, prehispanicos de la hoya del Quindio. Boletin de Arqueologia.
Vol. 3, No. 1, 27-32.

Saldarriaga Roa, A. (1992). La dimensién cultural de la vivienda. Simposio sobre la antropologia
social de la vivienda. Bogota: Pontificia Universidad Javeriana.76-84

Unwin, S. (1997). Analisis de la arquitectura. Barcelona, Espafa: Editorial Gustavo Gilli,2003.

Valdez, F. E. (2006). Agricultura ancestral, camellones y albarradas. Quito, Ecuador: Instituto francés
de estudios andinos.

AGRADECIMIENTOS

La autora agradece al Departamento de Arquitectura y la Vicerrectoria de Investigaciéon de la
Pontificia Universidad Javeriana-Bogota por el apoyo para el desarrollo del estudio presentado.
AUTORES

Cecilia Lépez Pérez, doctoranda con magister en Restauracién de monumentos, profesora
investigadora de tiempo completo de la Pontificia Universidad Javeriana- Bogota. Coordinadora del
grupo de investigacion GRIME (Grupo de investigacion en materiales y estructuras) de la misma
institucion. Miembro de la Red Iberoamericana PROTERRA

10



